
Quest’anno, durante la festa di San 
Giuseppe ad agosto, quando un 

mio coetaneo restò sorpreso nell’ap-
prendere che le bisacce dei muli bardati 
a festa erano piene di frumento, mi resi 
conto di quanto noi della nuova gene-
razione sappiamo veramente poco su 
questa tradizione. Così, ancora incre-
dulo, dopo quello scoraggiante mo-
mento, pensai che sarebbe potuto es-
sere d’aiuto parlarne in un articolo su 
Eco della Brigna, perché bisogna pren-
dere consapevolezza dell’evoluzione 
del nostro contesto socio-culturale.  
Il fatto che molti giovani oggi non co-
noscano – o meglio, non comprendano 
pienamente – il significato di certi 
eventi tradizionali, sia religiosi che po-
polari, dovrebbe farci riflettere. Non 
solo sulla loro importanza storica, ma 
soprattutto sul loro ruolo nella società 
contemporanea. Le tradizioni, per loro 
natura, sono radici che affondano nel 
passato, ma la loro sopravvivenza di-

pende dalla capacità di parlare anche 
al presente. C’è da chiedersi: quelle 
manifestazioni che un tempo erano ca-
riche di significato, oggi cosa rappre-
sentano davvero? Non rischiano forse 
di diventare un mero ricordo di ciò che 
è stato? Forme vuote, scollegate dal 
contesto che le ha generate, celebrate 
più per abitudine che per convinzione? 
Un tempo, ad esempio, eventi come la 
torceria o altre manifestazioni di pietà 
popolare avevano un senso concreto e 
vissuto. Erano espressioni di una co-
munità profondamente legata alla terra, 
alla fede e ai cicli naturali. La torcia 
che illuminava il buio simboleggiava 
non solo la luce della fede, ma anche 
la speranza di un raccolto abbondante, 
il bisogno di protezione, il sacrificio di 
una penitenza. Erano momenti di par-
tecipazione collettiva, di identità co-
munitaria e di fede vissuta nella quoti-
dianità. Oggi, invece, spesso queste 
stesse espressioni possono apparire più 

come tradizioni folkloristiche o riti 
svuotati del loro senso originario, per-
ché il contesto sociale e religioso è 
cambiato. Viviamo in una società se-
colarizzata, urbanizzata, sempre più 
proiettata verso l’individuo e non più 
verso la comunità. I giovani crescono 
con riferimenti culturali diversi, im-
mersi in un mondo digitale che ha ri-
voluzionato tempi, spazi e linguaggi. 
In questo nuovo contesto, quei simboli 
– che per generazioni hanno parlato in 
modo chiaro – ora risultano spesso 
svuotati di senso. 
Dietro l’organizzazione della Retina di 
San Giuseppe c’è un lavoro molto im-
pegnativo che muovono poche persone 
che con molta volontà, alimentata dalla 
devozione per la Sacra Famiglia, rie-
scono a mantenerla viva.  
Per molti secoli, fino agli anni ’50 del 
secolo scorso, nell’entroterra siciliano, 
il trasporto dei beni agricoli avveniva 
pressoché effettuato a dorso di mulo. 
La Retina di muli serviva a trasportare 
i beni agricoli prodotti nei feudi verso 
le principali arterie commerciali. Era 
formata da cinque o più muli legati in-
sieme e condotti da un solo uomo, “u 

burdunaru” (o “vurdunaru”), che gui-
dava l’intera retina. Il primo mulo era 
chiamato, per l’appunto, caporetina era 
cavalcato da u burdunaru; di conse-
guenza portava un carico di merce più 
leggero. Il mulo caporetina viene scelto 
per la sua saggezza, per la sua forza, e 
per il suo carattere capace di guidare e 
dare fiducia agli altri muli che lo se-
guono. C’è una piccola curiosità a pro-
posito del mantello dei muli: mule e 
muli che venivano impiegati nelle re-
tine erano sempre dal mantello morello 

I “RETINI”  
di San Giuseppe 
di Francesco La Gattuta 

foto di Salvatore Bisulca

e14

La “retina” con muli bianchi

Guest
Rectangle



o baio, quindi mantelli scuri. A Mez-
zojuso, nelle retine sia del SS. Croci-
fisso sia in quella di San Giuseppe ve-
nivano composte due retine di muli dal 
mantello diverso: una interamente di 
muli morelli e un’altra di muli bai. 
Questo poteva realizzarsi perché a quei 
tempi a Mezzojuso si contavano centi-
naia di muli e si poteva avere maggiore 
possibilità di scelta. Proprio per questo 
motivo, nelle retine venivano messe le 
migliori mule del paese. Per il proprie-
tario di una mula avere il proprio ani-
male nella retina o, meglio ancora, 
come caporetina era un motivo di fie-
rezza e di vanto. I muli “sturni” o “mir-
rini”, cioè grigi o bianchi, non erano 
ammessi e non per una questione di 
gusto o discriminazione. Due sono i 
motivi che ci riportano indietro nel 
tempo. Quando si viaggiava notte-
tempo, in periodi in cui il banditismo 
in Sicilia era molto diffuso, la prima 
cosa da tenere a mente era di non farsi 
individuare e avere una bestia da soma 
dal mantello “mirrino” che brillava al 
chiaro di luna non era certo un aiuto. 
Per questo motivo, muli e mule con que-
sto mantello venivano esclusi anche 

dalla retina votiva. In realtà, in questa 
circostanza, esiste un motivo ancora più 
semplice e immediato: proprio perché i 
cavalli o i muli dal manto chiaro erano 
facilmente riconoscibili, non era usuale 
trovare animali di questo colore nel no-
stro contesto paesano; per questo motivo 
sono sempre stati esclusi nella scelta 
della composizione della retina, sempli-
cemente perché non ce n’erano. Que-
st’anno, tuttavia, il comitato ha deciso 
di introdurre, per la prima volta, una re-
tina composta esclusivamente da muli 
“mirrini”. Adesso, i muli vengono affit-
tati: se un tempo i muli “mirrini” erano 
una rarità, ad oggi non si trovano più i 
muli. L’affitto dei muli si rivela quindi 
la soluzione più pratica per mantenere 
viva questa tradizione, nonostante le dif-
ficoltà del nostro tempo. Quanto potrà 
durare, allora, questa tradizione, se nes-
suno alleva più questi animali? 

Nell’epoca in cui nacquero le nostre 
retine, l’intera economia siciliana ruo-
tava attorno al grano, un cereale essen-
ziale per la sussistenza di ogni famiglia. 
Nelle comunità rurali, come quelle 
dell’entroterra siciliano, il grano rap-
presentava la garanzia alimentare ed 
economica della famiglia per tutto 
l’anno e soprattutto per i mesi invernali. 
Ogni famiglia aspettava con trepidante 
attesa il momento del raccolto, consa-
pevole che la quantità di grano prodotto 
avrebbe determinato la propria prospe-
rità o miseria. Un’annata scarsa 
avrebbe potuto portare oltre che la 
fame, anche un impoverimento collet-
tivo che avrebbe toccato tutti, senza di-
stinzione di status sociale.  
Nel periodo estivo, alcuni confrati mu-
niti di “vestia” e “visazza” giravano 
per le vie del paese o per le masserie 
dei feudi chiedendo la questua oltre-

e15

... era formata da  
cinque o più muli  
legati insieme e  
condotti da un  
solo uomo,  
“u burdunaru”  
(o “vurdunaru”),  
che guidava l’intera  
retina.

ra 

La sapiente bardatura dei muli

“Retina” 1950

Guest
Rectangle



e16

passando i confini territoriali del paese 
arrivando anche in luoghi lontanissimi 
che richiedevano alcuni giorni di viag-
gio. I territori frequentati erano soprat-
tutto quelli di Prizzi e Corleone. I con-
fratelli spingendosi fino a quei posti 
lontani dai centri abitati, oltre che por-
tare immaginette sacre che raffigura-
vano la Sacra Famiglia portavano doni 
in natura (frutta e ortaggi di stagione) 
anche per intrattenere rapporti d’ami-
cizia con chi contribuiva notevolmente 
alla riuscita della festa. Poi, ritornati in 
paese, il frumento raccolto veniva am-
massato in un “malaseno” messo a di-
sposizione della confraternita. Nel 
giorno della festa in onore di San Giu-
seppe, Padre della Provvidenza, parte 
del frumento raccolto veniva caricato 
sui muli e “cunnuciutu” per le vie del 
paese. Ogni mulo della retina porta 
sette tumoli di frumento. Un numero 
simbolico che suona familiare a noi 
menziusari che celebriamo solenne-
mente il Glorioso transito del Patriarca 
al tramonto del 18 marzo; sette, infatti, 
sono le gioie e i dolori con cui si ricor-

dano i momenti più importanti della 
sua vita insieme a Gesù e alla sua 
sposa, Maria.  
Le bardature composte da “visazzotta” 
e “visazza” sono bisacce in lana tessute 
in telaio destinate a contenere il fru-
mento da portare in processione. Esse, 
sono decorate con materiali ricchi e co-
lorati, rappresentano in rilievo gli at-
trezzi da lavoro del Santo falegname. 
Tistali, curera e copri coda a sona-

gliera si rifanno al tema della visazza 
e ogni mulo ha “un abito” particolare 
e unico. Infatti, se a prima vista queste 
sembrerebbero tutte uguali, in realtà 
sono tutte diverse e ognuna di esse ha 
la propria particolarità. Queste risal-
gono al periodo a cavallo tra fine ‘800 
e inizio ‘900. Le preziose bardature 
storiche di Mezzojuso custodiscono an-
cora molti misteri, ma alcuni indizi ci 
permettono di formulare interessanti 
ipotesi sulla loro origine. Un elemento 
particolarmente intrigante è la presenza 
del nome “Domenico Moscato” e della 
località “Corleone” su una delle bar-
dature più antiche, datata 1897. Con le 
mie inesperte competenze in ricerca 
storica ho scoperto l’esistenza di un 
Domenico Moscato, commerciante cor-
leonese nato nel 1843 e deceduto nel 
1898 a Palazzo Adriano. La correla-
zione tra l’anno di realizzazione della 
bisaccia e l’anno di morte di questo 
personaggio non sembra casuale, sug-
gerendo un possibile legame diretto.  
È plausibile ipotizzare che Domenico 
Moscato possa essere stato il commit-
tente o il mecenate di queste bardature, 
o quanto meno di quella che porta il 
suo nome. Una figura di commerciante 
benestante dell’epoca, com’era la sua, 
potrebbe aver avuto le risorse necessarie 

per finanziare manufatti di tale pregio 
artistico e valore materiale. Tuttavia, in 
assenza di documenti o prove concrete, 
questa resta solo una mia ipotesi.  
Un altro elemento evolutivo di questa 
bella tradizione si può riscontrare nel 
rapporto tra greci e latini. Infatti, se 
fino a qualche decennio fa sarebbe stato 
inverosimile che un “greco” potesse 
bardare i muli di San Giuseppe, oggi, 
invece, c’è massima collaborazione; lo 
stesso accade per la festa in onore del 
SS. Crocifisso, nel mese di maggio. 
Ciò è potuto accadere per due sempli-
cissime ragioni: una legata a motivi 
strettamente riconducibili al lavoro 
stesso della preparazione dei muli, per-
ché ormai le persone che sono capaci 
di bardare i muli si possono contare 
sulle dita di una mano; e, in secondo 
luogo, perché, grazie a Dio, alcuni pre-
giudizi legati al rito di appartenenza 
sono caduti. 
Infine, voglio concludere ricordando un 
evento storico per la nostra comunità: 
la retina esposta alla Fieracavalli Verona 
nell’edizione del 2010, grazie all’inte-
ressamento di Pietro Napoli, di mio zio 
Simone La Barbera, e alla collabora-
zione con l’Istituto Sperimentale Zoo-
tecnico per la Sicilia. Ricordo ancora lo 
stupore dei visitatori nel vedere in primis 
i muli stessi - animali ormai rari - e la 
curiosità nei confronti di queste mera-
vigliose bardature. Lo scampanellio at-
tirava l’attenzione verso la retina oscu-
rando persino il fascino dei prestigiosi 
equini provenienti da tutto il mondo. È 
stato motivo di orgoglio aver portato 
fuori da Mezzojuso la storia, la cultura, 
la bellezza della nostra tradizione. 
Dunque, la questione non è tanto se le 
tradizioni debbano sparire, ma piuttosto 
se e come possano evolversi. Forse il 
vero problema non è che i giovani non 
comprendono le tradizioni, ma che nes-
suno ha davvero tentato di rileggerle 
in chiave moderna, di spiegarle, di ren-
derle vive. Le tradizioni non devono 
essere cristallizzate, perché “si è fatto 
sempre così”. Se vogliono continuare 
ad esistere, devono trovare un nuovo 
linguaggio, un nuovo dialogo con la 
realtà di oggi. Dopotutto, una tradi-
zione che non comunica più con chi la 
vive... è ancora viva? 

I “RETINI” di San Giuseppe

Guest
Rectangle


